
171Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación 
ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un 

modelo integrador del siglo XXI
Education as an Engine for Ecosocial, Ethical, 

and Feminist-Perspective Transformation: Towards an 
Integrated Model for the 21st Century

Ana Isabel Casado Gómez
Doctora por la UCM, profesora de la URJC,
Facultad de Ciencias de la Educación y del Deporte.
Av. del Alcalde de Móstoles, s/n, 28933 Móstoles, Madrid. Email: anaisabel.casado@urjc.es

Rosa María Gómez Díaz
Doctora por la UNED, profesora de la UNED, Facultad de Educación.
Departamento de Didáctica y Organización Escolar y DD. Especiales.
C/ Juan del Rosal, 14; 28038 Madrid, Email: rgomezdiaz@edu.uned.es.

RESUMEN
La educación contemporánea enfrenta el reto ineludible de responder a múltiples crisis in-
terconectadas: el deterioro ambiental, las desigualdades sociales, la fragilidad democrática y 
las violencias de género. Este trabajo propone un modelo educativo integrador que articula 
la transición ecológica, los derechos humanos, la ética y la equidad de género como pilares 
fundamentales de una educación transformadora. Basado en un enfoque interdisciplinario y 
comprometido, el artículo profundiza en la formación docente, las prácticas pedagógicas in-
novadoras, la perspectiva ecosocial y la ciudadanía crítica. Asimismo, se formulan propuestas 
para la implementación del modelo en distintos niveles del sistema educativo, apelando a la 
responsabilidad colectiva de docentes, instituciones y políticas públicas.

ABSTRACT
Contemporary societies face unprecedented challenges in environmental sustainability, social 
equity, and gender justice. This paper presents an integrated educational model that interwea-
ves ecological transition, human rights, ethics, and gender equity as foundational pillars for 
social transformation. Drawing on critical pedagogy, ecofeminist theory, and human rights edu-
cation, the study proposes a framework for reimagining schooling as a space of resistance and 
renewal. Teachers emerge not only as transmitters of knowledge but as ethical leaders and 
agents of change. The article outlines strategies for curricular innovation, teacher training, and 
school-community collaboration, emphasizing the role of women and girls in advancing sus-



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

172 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

tainability and social cohesion. Ultimately, the research invites educational institutions, policy 
makers, and civil society to adopt a bold, values-driven approach capable of responding to 21st- 
century challenges with justice, empathy, and collective responsibility.

Palabras clave: “derechos humanos”, “educación transformadora”, “equidad de género”, “éti-
ca”, “sostenibilidad”, y “transición ecológica”.

Keywords: “ecological transition”, “ethics”, “gender equity”, “human rights”, sustainability”, 
“transformative education”.

INTRODUCCIÓN

Nos encontramos en una época marcada por una multiplicidad de crisis que se 
entrelazan y retroalimentan, afectando todos los aspectos de la existencia humana: 
desde la relación con el entorno natural hasta las formas de organización social, los 
sistemas de valores, las estructuras políticas y los marcos epistemológicos que guían 
nuestro entendimiento del mundo. La crisis climática, el colapso de la biodiversidad, 
los desplazamientos forzados de población, el agravamiento de las desigualdades so-
ciales y económicas, la precarización generalizada de la vida y el progresivo debili-
tamiento de los lazos comunitarios constituyen algunas de las manifestaciones más 
visibles de este escenario global convulso y desafiante (Vladimiro Segala et al., 2025).

Ante este panorama, los sistemas educativos no pueden mantenerse al margen ni 
refugiarse en una pretendida neutralidad técnica o ideológica. La escuela —y, en sen-
tido amplio, todo dispositivo educativo— se ve interpelada con urgencia a redefinir su 
papel en una sociedad en transformación. Ya no resulta suficiente concebir la educa-
ción como simple transmisora de conocimientos académicos o como instrumento de 
preparación para un mercado laboral en constante mutación. Lo que hoy está en juego 
es mucho más profundo: se trata de replantear la finalidad misma del acto educativo, su 
sentido histórico, ético y político (Sánchez Contreras, 2025; Sastre Merino et al., 2025).

Inspirándonos en las reflexiones de Paulo Freire (1970), quien afirmó con contun-
dencia que “toda educación es un acto político”, este trabajo asume que cada deci-
sión pedagógica —desde el diseño curricular hasta la organización del aula, desde 
la selección de materiales hasta el estilo de acompañamiento docente— constituye 
una toma de posición frente al mundo. La educación, por tanto, no puede seguir re-
produciendo las lógicas que sostienen la exclusión, la desigualdad y la degradación 
ambiental. Por el contrario, debe convertirse en motor de transformación, en espacio 
fértil para el cultivo de subjetividades críticas, solidarias y comprometidas con la jus-
ticia social y ecológica.

Este documento se propone como una invitación a reflexionar —y también a ac-
tuar— en torno a las posibilidades de una educación que tenga como horizonte la sos-
tenibilidad de la vida (Perera Méndez y González Novoa., 2021). Para ello, se plantea 
un modelo integrador que articula de manera orgánica y transversal cuatro ejes que 



173Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

consideramos ineludibles en el siglo XXI: la transición ecológica, la ética del cuidado, 
los derechos humanos y la equidad de género. No se trata simplemente de añadir 
contenidos nuevos al currículo escolar, ni de incorporar “temas transversales” como 
anexos decorativos. Se trata, más bien, de gestar un nuevo paradigma pedagógico, 
donde estos ejes constituyan el corazón de la práctica educativa y orienten la misión 
institucional de las escuelas.

La propuesta que aquí se desarrolla se enmarca en una convergencia de tradiciones 
teóricas y políticas: la pedagogía crítica, el pensamiento ecosocial, el feminismo in-
terseccional y los marcos internacionales de derechos humanos, como la Declaración 
Universal de los Derechos Humanos (1948), los Objetivos de Desarrollo Sostenible 
de la Agenda 2030, o la Declaración de Incheon (UNESCO, 2015). A partir de estas 
fuentes se despliega un análisis riguroso que entrelaza teoría y práctica, incorporando 
tanto marcos conceptuales actuales como experiencias innovadoras que ya están en 
marcha en distintos contextos educativos.

Este trabajo está dirigido a una amplia gama de actrices y actores: docentes en 
ejercicio y en formación, responsables políticos, equipos directivos, investigadoras e 
investigadores en el ámbito de la educación, colectivos sociales comprometidos con 
el cambio, y toda persona interesada en imaginar y construir una escuela diferente. 
A lo largo de los siguientes apartados se explorarán las bases filosóficas del modelo 
propuesto, las condiciones institucionales necesarias para su desarrollo, las claves 
metodológicas que lo sustentan y un repertorio de propuestas prácticas y curriculares 
orientadas a su implementación.

Lo que está en juego no es simplemente mejorar los indicadores del sistema edu-
cativo, sino contribuir activamente a la creación de un futuro más justo, equitativo y 
habitable. En este sentido, el presente trabajo no solo busca ofrecer un análisis crítico 
de la realidad educativa, sino también alimentar la esperanza activa de quienes, desde 
sus aulas, oficinas o territorios, apuestan cada día por una educación que no renuncie 
a la dignidad, a la vida ni a la posibilidad compartida de otro mundo.

2. � MARCO TEÓRICO GENERAL: FUNDAMENTOS PARA UNA EDUCACIÓN 
TRANSFORMADORA

La urgencia de redefinir los sistemas educativos en el actual contexto de crisis mul-
tidimensional exige un marco teórico sólido, capaz de articular crítica y propositiva-
mente las dimensiones éticas, políticas, ecológicas y sociales de la práctica educativa. 
Este apartado recoge los fundamentos que sustentan el modelo integrador propuesto, 
centrado en la construcción de una educación orientada al bien común, comprometi-
da con la justicia ecosocial y anclada en una visión relacional de la vida.



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

174 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

2.1.  La educación como derecho, bien común y espacio de emancipación

La educación es reconocida por múltiples instrumentos internacionales como un 
derecho humano fundamental, inalienable y universal (Declaración Universal de los 
Derechos Humanos, 1948; Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y 
Culturales, 1966; Observación General n.º 13 del Comité DESC, 1999). Sin embargo, 
su comprensión va mucho más allá del plano jurídico: la educación debe concebirse 
también como un bien común, es decir, como una construcción social colectiva, no 
apropiable por intereses particulares ni mercantilizables sin pérdida de su esencia.

Desde una perspectiva crítica, diversos trabajos han subrayado el carácter emanci-
pador de la educación cuando esta se sitúa al servicio de la formación integral de las 
personas y no de la reproducción de estructuras dominantes (e.g. Freire et al., 1978; 
Giroux, 2002; Anton y Ros, 2003; ). Martha Nussbaum (2010) propone una educa-
ción para la “capacidad de agencia”, centrada en el desarrollo humano y el cultivo 
de la imaginación moral; Henry Giroux (2011) reivindica la figura del “intelectual 
público” como rol esencial del docente; Gert Biesta (2022), por su parte, defiende 
una educación que habilite la inserción democrática en el mundo más allá del simple 
desempeño funcional.

Este enfoque reclama una escuela que no prepare exclusivamente para el empleo, 
sino para la vida en común, la deliberación ética, la responsabilidad cívica y el com-
promiso con lo colectivo. Por ello, el papel del Estado como garante del derecho a 
una educación gratuita, pública, inclusiva y de calidad resulta ineludible. Asimismo, 
se hace necesario recuperar la misión humanizadora de las instituciones educativas, 
concebidas no como empresas proveedoras de servicios, sino como comunidades de 
aprendizaje vivo, donde se generen vínculos significativos y donde el conocimiento 
esté al servicio de la dignidad humana y el cuidado del planeta (Villar, 2007; Licea, 
2016).

2.2. � Educación ecosocial y pensamiento complejo: hacia una comprensión 
relacional del mundo

Frente a la fragmentación del conocimiento y la lógica reduccionista que ha do-
minado la racionalidad moderna, se impone la necesidad de construir una nueva ma-
triz epistemológica que permita abordar los desafíos globales desde una perspectiva 
sistémica, interdependiente y compleja. En este marco, la educación ecosocial y el 
pensamiento complejo —formulados, entre otros, por Edgar Morin (1999)— ofrecen 
un horizonte fértil para repensar los fines y medios de la educación contemporánea.

La educación ecosocial se fundamenta en el reconocimiento de tres dimensiones 
indisociables de la existencia humana: la ecodependencia (la dependencia radical de 
los sistemas ecológicos), la interdependencia social (la imposibilidad de vivir aisla-



175Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

dos) y la vulnerabilidad compartida. Esta mirada denuncia que el modelo económico 
hegemónico, basado en el extractivismo, el productivismo y la acumulación, no solo 
genera desigualdad y exclusión, sino que pone en peligro las condiciones materiales 
que sostienen la vida en la Tierra.

Autores como Yayo Herrero (2018) y Francisco Guerra (2020) insisten en que el 
centro educativo debe convertirse en un espacio donde se aprenda a leer críticamente 
el modelo de desarrollo dominante y se construyan alternativas basadas en la suficien-
cia, el cuidado y la cooperación. La alfabetización ecosocial, en este sentido, no es 
una asignatura específica, sino una forma transversal de habitar el currículo, el aula y 
la institución.

Por su parte, el pensamiento complejo, tal como lo plantea Morin (2001), propone 
una ruptura con la lógica disciplinaria y compartimentada del saber, apostando por 
una educación transdisciplinar capaz de vincular saberes diversos, asumir la incerti-
dumbre, pensar la ambigüedad y generar nuevas síntesis creativas. La complejidad 
no es un adorno conceptual: es una necesidad epistemológica para comprender un 
mundo atravesado por interconexiones múltiples, donde lo ecológico, lo social, lo 
económico y lo afectivo se entretejen constantemente.

Asumir este enfoque requiere una profunda transformación curricular, que permita 
el diseño de proyectos integradores, el diálogo entre disciplinas, la incorporación 
del territorio como espacio educativo y la formación de docentes con competencias 
transversales, sensibilidad crítica y disposición a acompañar procesos de aprendizaje 
que no son lineales ni previsibles.

2.3. � Ética educativa y pedagogía del cuidado: cultivar vínculos que sostienen la 
vida

Tradicionalmente relegada a una dimensión teórica o moralizante, la ética comien-
za a emerger hoy como una dimensión estructural de la educación. No hablamos 
aquí de una ética normativa o disciplinaria, sino de una ética relacional, encarnada y 
situada, que se despliega en cada gesto pedagógico, en cada vínculo y en cada deci-
sión institucional.

La pedagogía del cuidado, desarrollada por autoras como Nel Noddings (2013), 
propone una relectura radical del acto educativo: enseñar no es simplemente transmi-
tir conocimientos, sino cuidar del otro, en su dimensión cognitiva, afectiva y corporal. 
Esta ética parte del reconocimiento de la vulnerabilidad como condición compartida 
y del cuidado como práctica política para sostener la vida en común.

En contextos de exclusión, desigualdad o sufrimiento psicosocial, el cuidado se 
convierte en una herramienta pedagógica profundamente transformadora. Como se-
ñalan Bell Hooks (2014) y Puig Rovira (2019), educar con cuidado no significa caer en 
el sentimentalismo, sino reivindicar el aula como espacio donde cada persona cuenta, 



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

176 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

donde cada biografía importa y donde el aprendizaje se construye en un clima de 
respeto, escucha y acompañamiento.

Esta perspectiva también interpela a las instituciones educativas en su conjunto. 
Una escuela éticamente comprometida no puede reproducir estructuras jerárquicas, 
normativas o punitivas que contradicen los valores que pretende transmitir. Debe, 
por el contrario, diseñar entornos seguros, inclusivos y emocionalmente sostenibles, 
donde el reconocimiento de la diversidad y la dignidad de cada miembro de la co-
munidad educativa sea un principio rector. La ética del cuidado no es solo una acti-
tud personal: es una arquitectura institucional que dignifica el proceso de enseñar y 
aprender.

2.4. � Perspectiva de género e interseccionalidad: despatriarcalizar la escuela para 
democratizar el saber

Uno de los aportes más significativos al pensamiento pedagógico crítico en las 
últimas décadas ha sido la incorporación de la perspectiva de género, entendida no 
como un tema adicional, sino como una herramienta analítica para desnaturalizar las 
relaciones de poder que estructuran el espacio educativo. Esta mirada ha permitido 
visibilizar las formas, a menudo sutiles y normalizadas, en que el sistema escolar 
reproduce desigualdades de género, racializa los cuerpos, refuerza estereotipos y ex-
cluye formas diversas de subjetividad.

Kimberlé Crenshaw (1989), al introducir el concepto de interseccionalidad, pro-
fundizó esta crítica mostrando que las opresiones no actúan de forma aislada, sino que 
se cruzan y acumulan de manera compleja. Por ello, una educación emancipadora 
no puede limitarse a lograr la paridad o a incorporar referentes femeninos en el currí-
culo. Debe transformar las estructuras patriarcales, coloniales y capacitistas del saber 
escolar, promoviendo una escuela que reconozca y celebre la pluralidad de voces, 
saberes y experiencias.

Desde esta óptica, la acción pedagógica debe incluir:

• � La revisión crítica de los contenidos y materiales escolares para integrar episte-
mologías feministas y del Sur global.

• � La formación docente en coeducación, actitudes no hegemónicas y prevención 
de la violencia sexual.

• � El diseño de políticas escolares que garanticen espacios libres de discriminación 
por sexo u orientación sexual.

• � La creación de metodologías didácticas que cuestionen activamente los roles de 
género asignados desde la infancia y fomenten relaciones igualitarias.

Estos enfoques no solo mejoran los indicadores de equidad, sino que enriquecen 
la experiencia educativa al ofrecer una visión más amplia, inclusiva y crítica del mun-



177Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

do. La perspectiva de género, lejos de ser una exigencia externa, se revela como una 
herramienta indispensable para construir una escuela realmente democrática, que for-
me sujetos libres, éticos y capaces de transformar las relaciones sociales desde la raíz.

3. � EDUCACIÓN TRANSFORMADORA Y FORMACIÓN DOCENTE PARA EL 
SIGLO XXI

El desafío de repensar la educación en tiempos de crisis civilizatoria no puede 
abordarse sin una revisión profunda del rol de las escuelas, sus estructuras internas y 
el perfil de quienes enseñan. Si aspiramos a una educación orientada a la justicia eco-
social, la equidad y el cuidado, necesitamos instituciones escolares capaces de operar 
como comunidades democráticas vivas, y profesionales de la educación que asuman 
su tarea como un ejercicio ético, crítico y comprometido con la transformación social 
(Pons et al., 2022).

3.1. � Más allá de la instrucción: educar para imaginar y co-construir futuros 
posibles

Durante décadas, muchas políticas educativas han estado marcadas por una con-
cepción tecnocrática de la enseñanza, centrada en la estandarización de contenidos, 
la eficiencia evaluativa y la rendición de cuentas. Bajo esta lógica, el acto educativo 
se ha reducido a la transmisión de competencias y saberes medibles, marginando 
dimensiones fundamentales como la creatividad, la reflexión crítica, el sentido ético 
o la imaginación colectiva. Este modelo, que prioriza la adaptación al mercado sobre 
la formación humanista, ha empobrecido el horizonte pedagógico de nuestras socie-
dades.

Frente a esta tendencia, distintas voces del pensamiento pedagógico han reivin-
dicado la educación como espacio de emancipación cultural y ética. Paulo Freire, 
Bell Hooks, Henry Giroux o Peter McLaren han defendido que educar no consiste 
en domesticar ni adaptar, sino en problematizar la realidad, ampliar los marcos de 
comprensión del mundo y habilitar la capacidad de imaginar futuros alternativos. La 
educación, en esta perspectiva, es una herramienta para la acción transformadora, no 
un mero instrumento de reproducción social (Nuño, 2019).

Este enfoque convierte al aula en un espacio potencialmente contrahegemónico, 
donde se pueden cuestionar las narrativas dominantes sobre progreso, desarrollo, 
sexo, raza, poder o naturaleza (Puleo, 2005). Sin embargo, para que esto ocurra, es 
necesario romper con la rigidez curricular y con la lógica meritocrática que invisibili-
za la diversidad, penaliza la diferencia y margina a quienes no responden al modelo 



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

178 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

normativo de éxito escolar. Se trata de abrir la escuela a la vida, a los conflictos del 
presente y a la posibilidad de reinventar el mañana desde el aquí y el ahora.

Experiencias como el programa Ecoescolas en Portugal (Manteigas, 2020), la red de 
Escuelas Transformadoras impulsada por Oxfam Intermón en España (Bastida, 2024), 
o la RedPEA de la UNESCO (Veredas, 2019, Fuentes Garí et al., 2020), muestran que 
es posible desarrollar marcos curriculares y proyectos educativos que integren el en-
foque ecosocial, los derechos humanos y la ciudadanía crítica, dando lugar a procesos 
significativos de aprendizaje que vinculan la teoría con la acción.

3.2. � La escuela como comunidad democrática y ecosocial: arquitectura de 
relaciones para sostener la vida

Una educación verdaderamente transformadora no puede desplegarse en institu-
ciones jerárquicas, despersonalizadas o desconectadas de su entorno. Necesitamos 
escuelas que funcionen como comunidades democráticas y afectivas, en las que los 
valores de participación, justicia, diversidad, cooperación y cuidado no se limiten a 
enunciados formales, sino que se vivan cotidianamente en la práctica institucional.

Esta concepción supone entender que la escuela no educa solo a través del currí-
culo formal, sino también —y de manera poderosa— mediante su cultura organizati-
va, sus modos de relación, sus espacios físicos y sus prácticas cotidianas. Como señala 
Santos Guerra (2001), la escuela enseña con su manera de estar en el mundo, no solo 
con los contenidos que transmite. Por ello, una arquitectura institucional coherente 
con los principios ecosociales es tan importante como los contenidos curriculares.

Algunos elementos clave para avanzar en esta dirección incluyen:

• � Gobernanza participativa, mediante la creación de espacios reales de delibera-
ción colectiva (asambleas estudiantiles, consejos escolares con poder vinculan-
te, presupuestos participativos).

• � Currículo dialógico y situado, que permita diseñar proyectos pedagógicos con-
textualizados, co-construidos con los actores y actrices de la comunidad y orien-
tados a problemas reales del entorno.

• � Gestión institucional inclusiva, que reconozca la diversidad cultural, afectiva, 
de sexo y funcional como una riqueza educativa, y establezca protocolos de 
acompañamiento que garanticen la equidad.

• � Relación activa con el territorio, abriendo la escuela a la comunidad a través 
de alianzas con organizaciones locales, uso compartido de espacios, talleres 
intergeneracionales, y proyectos de aprendizaje-servicio.

• � Cuidado del entorno físico y simbólico, asegurando ambientes escolares saluda-
bles, accesibles, sostenibles y estéticamente cuidados, donde sea posible habitar 
el aprendizaje con dignidad y sentido.



179Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

Este tipo de escuelas no solo mejoran el rendimiento académico, sino que fortale-
cen el sentido de pertenencia, la responsabilidad colectiva y la motivación intrínseca. 
Dejan de ser espacios burocráticos o autoritarios para convertirse en ecosistemas vita-
les donde se ensaya una forma diferente de vivir en comunidad.

3.3. � La formación docente: eje estratégico de la transformación educativa

No puede haber transformación educativa sin transformación del rol docente. En 
este modelo, el profesorado no es un simple ejecutor de programas, sino agente activo 
de cambio, mediador cultural, referente ético y fabricante de comunidad. Por ello, la 
formación docente se convierte en un eje estratégico que debe repensarse profunda-
mente, desde su diseño inicial hasta las modalidades de actualización permanente.

Diversas investigaciones (Darling-Hammond, 2017; Imbernón, 2015; Ávalos, 
2011) coinciden en que la calidad del sistema educativo depende, en gran medida, 
de la calidad de su profesorado. Pero esta calidad no se alcanza con evaluaciones 
estandarizadas ni con cursos puntuales, sino con procesos de formación continuos, 
situados y colaborativos, que reconozcan al personal docente como sujetos con capa-
cidad de reflexión y con implicación política.

Algunos principios que deberían guiar la formación docente en un enfoque trans-
formador incluyen:

• � Formación inicial crítica y contextualizada, que articule teoría, práctica situada 
y reflexión ética, con una perspectiva interseccional y ecosocial.

• � Formación continua profesionalizante, centrada en procesos significativos y 
alejados de la lógica del cumplimiento administrativo, mediante comunidades 
de aprendizaje, investigación-acción y redes pedagógicas.

• � Acompañamiento ético y emocional, que reconozca el desgaste del trabajo do-
cente y ofrezca espacios institucionales de cuidado, escucha, autocuidado y 
reconstrucción del sentido vocacional.

• � Evaluación formativa y participativa, que valore el desarrollo profesional in-
tegral, no solo desde indicadores técnicos, sino también desde el compromiso 
ético y social del profesorado.

Algunos países han comenzado a dar pasos en esta dirección. En Chile, la Ley 
20.903 incorpora en los estándares de formación temas como justicia social, sosteni-
bilidad y derechos humanos. En Finlandia, los programas docentes combinan inves-
tigación educativa y desarrollo ético. En Colombia, iniciativas como “Maestros que 
Inspiran” promueven la innovación social y el liderazgo pedagógico como parte del 
perfil docente. Estos ejemplos muestran que otro modelo de formación es posible, 
siempre que exista voluntad política, visión institucional y recursos adecuados.



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

180 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

3.4. � Obstáculos estructurales y horizontes posibles para una educación con 
sentido

A pesar de la solidez teórica y el potencial transformador del modelo propuesto, 
su implementación efectiva enfrenta numerosos obstáculos, muchos de ellos estruc-
turales y profundamente arraigados en los sistemas educativos. La precariedad institu-
cional, la fragmentación curricular, la presión evaluativa, la sobrecarga docente y la 
débil articulación entre política educativa y realidad de aula dificultan —cuando no 
impiden— los procesos de innovación sostenida.

Entre los principales desafíos identificados se encuentran:

• � Currículos densos y estandarizados, que impiden la conexión con los intereses 
del alumnado, limitan la interdisciplinariedad y sofocan el pensamiento crítico.

• � Condiciones laborales desfavorables, con falta de tiempo para planificar en 
equipo, inestabilidad contractual, baja remuneración y escaso reconocimiento 
social.

• � Cultura escolar jerárquica y burocrática, que inhibe la participación estudiantil 
y docente, y penaliza la disidencia o la creatividad.

• � Desvinculación entre formación docente y práctica escolar, lo que genera frus-
tración y distancia entre los discursos pedagógicos y la realidad cotidiana.

• � Ausencia de redes institucionales y comunitarias de apoyo, que sostengan a 
medio y largo plazo las experiencias educativas transformadoras.

Frente a estos obstáculos, emergen también horizontes posibles construidos desde 
abajo: escuelas que promueven la agroecología en el huerto escolar; docentes que tra-
bajan feminismo y justicia ambiental con adolescentes; comunidades que desarrollan 
proyectos de aprendizaje-servicio vinculados al territorio. Estas experiencias, aunque 
muchas veces invisibilizadas o aisladas, encarnan la posibilidad real de otra educa-
ción. Necesitan ser reconocidas, articuladas, sistematizadas y sostenidas.

4. � EDUCACIÓN ECOSOCIAL, TRANSICIÓN ECOLÓGICA Y PERSPECTIVA 
FEMINISTA

La magnitud y complejidad de la actual crisis ecosocial nos obliga a repensar de 
raíz los marcos desde los cuales educamos, y a asumir que la educación ya no puede 
seguir operando como si el planeta, las personasy los vínculos sociales no estuvieran 
profundamente dañados. En este escenario, la articulación entre sostenibilidad eco-
lógica, justicia social y enfoque feministano constituye una opción pedagógica más, 
sino una necesidad histórica, ética y política de primer orden.



181Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

4.1.  Crisis ecosocial y desafío educativo: una interpelación urgente

La idea de que habitamos una crisis civilizatoria no es una metáfora ni una exagera-
ción retórica. Múltiples indicadores científicos, sociales y culturales dan cuenta de un 
agotamiento estructural de los modelos de desarrollo, de consumo y de organización 
política que han caracterizado la modernidad occidental. El Panel Intergubernamental 
sobre el Cambio Climático (IPCC, 2023) ha advertido que el aumento de la tempera-
tura global, la pérdida de biodiversidad y la alteración de los ciclos biogeoquímicos 
están alcanzando umbrales irreversibles, con consecuencias devastadoras para los sis-
temas que sostienen la vida.

Pero esta crisis no es solo ambiental: es también una crisis de sentido, de vínculos, 
de gobernanza democrática, de valores y de horizonte histórico. Por eso, desde una 
mirada integral, se ha empezado a hablar de “crisis ecosocial”, un término que remite 
a la interconexión entre el colapso ecológico y las desigualdades sociales, territoriales 
y de género (Herrero, 2022).

En este contexto, la educación se convierte en un terreno de disputa clave. Pue-
de limitarse a ser un engranaje más del sistema, reproduciendo las lógicas que han 
producido la crisis, o puede constituirse en una palanca para la transición hacia for-
mas más justas y sostenibles de vida. Como señala la Declaración de Berlín sobre 
Educación para el Desarrollo Sostenible (UNESCO, 2021), es urgente transformar los 
sistemas educativos para formar ciudadanías críticas, resilientes y comprometidas con 
el cambio ecosocial.

Esto requiere ir mucho más allá de las campañas ambientales superficiales o de 
la inclusión de contenidos puntuales sobre reciclaje o energías renovables. Supone 
cuestionar los supuestos del crecimiento ilimitado, de la tecnosolución, del extracti-
vismo y del antropocentrismo, y fomentar una alfabetización ecológica crítica, afecti-
va y situada, capaz de imaginar y construir otros mundos posibles.

4.2. � Pedagogía de la transición ecológica: educar para reimaginar el mundo

Hablar de transición ecológica implica reconocer que es necesario transformar los 
modos en que producimos, consumimos, nos alimentamos, nos transportamos, habi-
tamos el territorio y nos relacionamos con la naturaleza. Esta transformación no será 
posible sin una profunda revolución cultural y educativa que cuestione los valores do-
minantes y abra paso a otras formas de imaginar el bienestar, el progreso y la riqueza.

La escuela puede y debe ser un laboratorio de esta transición. Como espacio de so-
cialización, de construcción de sentido y de práctica cotidiana, la institución escolar 
posee un enorme potencial para ensayar microutopías pedagógicas que encarnen los 
principios de la sostenibilidad y del cuidado.



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

182 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

Algunos principios pedagógicos fundamentales para una educación orientada a la 
transición ecológica incluyen:

• � Aprendizaje situado, que conecte el currículo con los problemas reales del en-
torno, y que parta del análisis crítico del contexto local para construir conoci-
miento con sentido.

• � Metodologías activas y cooperativas, como el aprendizaje basado en proyectos, 
la investigación-acción, el aprendizaje-servicio o el estudio de casos, que permi-
tan integrar saberes, fomentar el trabajo en equipo y desarrollar competencias 
para la participación.

• � Educación ecosomática y vivencial, que incorpore el cuerpo, la emoción y los 
sentidos como canales legítimos de aprendizaje, favoreciendo el vínculo empá-
tico con la naturaleza y el asombro por la vida.

• � Transversalidad curricular, que rompa con la compartimentación disciplinar y 
permita que la sostenibilidad sea eje articulador de áreas como ciencias, lengua, 
arte, tecnología o matemáticas.

• � Cuidado del espacio escolar, transformando el entorno físico del centro en un 
“laboratorio vivo” de transición: huertos escolares, compostaje, eficiencia ener-
gética, diseño bioclimático, bancos de semillas, jardines de lluvia. Ejemplos con-
cretos ya existen y ofrecen pistas inspiradoras. En Cataluña, el programa Escoles 
Verdes ha promovido procesos participativos de diagnóstico ambiental escolar 
y diseño de planes de acción vinculados al entorno (Pérez, 2011). En Uruguay, 
centros educativos rurales han desarrollado currículos en agroecología desde 
un enfoque local, integrando saberes campesinos, cartografías participativas y 
prácticas regenerativas (Gazzano et al., 2021). Estas iniciativas permiten a niñas, 
niños y jóvenes no solo aprender, sino experimentar, transformar y habitar una 
escuela que ya prefigura el mundo que queremos.

4.3. � Ecofeminismo, justicia ambiental y educación con enfoque feminista

La crisis ecológica si tiene género. Numerosos estudios y experiencias dan cuenta 
de que las mujeres —en particular las que viven en contextos de pobreza, exclusión 
territorial o discriminación estructural— son quienes más sufren los impactos del de-
terioro ambiental: escasez de agua, inseguridad alimentaria, enfermedades asociadas 
a la contaminación, desplazamientos forzados y sobrecarga en las tareas de cuidado 
(ONU Mujeres, 2023; FAO, 2022).

Al mismo tiempo, las mujeres han estado históricamente en la primera línea de 
las luchas por la defensa del territorio, la soberanía alimentaria y la sostenibilidad 
comunitaria (Tardín Vigil, 2011). Referentes como Wangari Maathai, Berta Cáceres o 
Vandana Shiva no solo han liderado movimientos clave, sino que han contribuido a 
una comprensión más profunda de la relación entre cuerpos, tierra, poder y justicia.



183Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

El ecofeminismo, en sus diversas vertientes, ha puesto en evidencia que existe 
una raíz común entre la opresión patriarcal y la lógica extractivista que explota a la 
naturaleza: ambas se sostienen en la invisibilización del trabajo de cuidado, en la des-
valorización de lo relacional y en la negación de los límites (Cabrejas, 2017). Como 
señala Yayo Herrero (2020), “cuidar de la vida exige desmantelar las estructuras que 
normalizan la desigualdad, la acumulación y la violencia”.

Desde el punto de vista educativo, incorporar una perspectiva ecofeminista impli-
ca:

• � Visibilizar las contribuciones de las mujeres en la ciencia, la agricultura, la edu-
cación ambiental y los movimientos por la justicia climática.

• � Analizar críticamente las relaciones entre género, poder y deterioro ecológico, 
abordando temas como la feminización de la pobreza ambiental, la división 
sexual del trabajo o el impacto diferencial del cambio climático.

• � Revalorizar el cuerpo y la experiencia sensible como fuentes legítimas de co-
nocimiento, ampliando la mirada educativa más allá de la razón técnica o ins-
trumental.

• � Diseñar prácticas pedagógicas que cultiven el cuidado, la empatía, la reciproci-
dad y la responsabilidad mutua, desde una perspectiva crítica y transformadora.

Iniciativas como “Educar en Igualdad Ambiental” en España (Aguilar, 2012), o el 
proyecto “Huerta con Equidad” en escuelas rurales argentinas (Tole Ruiz, 2016), han 
demostrado que es posible integrar estos enfoques en el currículo escolar, generando 
aprendizajes significativos, compromiso social y conciencia ambiental profunda.

4.4.  Educación ecosocial con perspectiva feminista: síntesis y proyección

La articulación entre educación ecosocial y enfoque feminista no debe entenderse 
como una suma de temas o preocupaciones, sino como una intersección profunda 
que transforma la mirada, el enfoque y la práctica pedagógica. Se trata de construir 
una educación que no solo enseñe conocimientos, sino que enseñe a mirar el mundo 
de otra manera: desde la interdependencia, la dignidad, la justicia y el cuidado.

Una escuela con este enfoque es una escuela donde las niñas puedan verse como 
científicas, agricultoras, filósofas o lideresas; donde los niños puedan aprender a cui-
dar sin temor a perder su identidad y donde puedan admirar a las mujeres y donde la 
naturaleza deje de ser recurso para convertirse en sujeto de respeto. Es una escuela 
donde los contenidos se integran con los afectos, donde la ética atraviesa el currículo 
y donde la vida —toda vida— se reconoce como valor innegociable.

Educar para una transición justa no es solo formar competencias. Es formar perso-
nas con sensibilidad, con capacidad crítica, con imaginación política y con voluntad 



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

184 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

de actuar. Porque el colapso no se enfrenta solo con datos: se enfrenta con vínculos, 
con ternura organizada, con saberes colectivos y con coraje pedagógico.

5. � ÉTICA EDUCATIVA, DERECHOS HUMANOS Y EQUIDAD DE SEXO COMO 
EJES ESTRUCTURALES

Una propuesta educativa orientada a la justicia ecosocial, el respeto a la diversi-
dad y la sostenibilidad de la vida no puede construirse al margen de principios éticos 
sólidos, de una perspectiva de derechos humanos plenamente integrada y de un com-
promiso activo con la equidad entre sexos. Estos tres pilares no son accesorios ni di-
mensiones temáticas aisladas: constituyen el andamiaje estructural que da coherencia 
y sentido a todo el proyecto pedagógico transformador.

5.1.  La ética en educación: mucho más que contenidos o normas

La ética, en el ámbito educativo, ha sido a menudo reducida a un conjunto de 
reglas de convivencia, a una materia curricular específica o a un código de conducta 
formalizado. Sin embargo, esta visión parcial no alcanza a comprender la verdadera 
profundidad de la dimensión ética en el acto de educar. Educar es, en sí mismo, un 
gesto ético: implica entrar en relación con otro ser humano vulnerable, autónomo, 
impredecible, y decidir, constantemente, cómo tratarlo, cómo acompañarlo, cómo 
escucharle, cómo intervenir en su proceso de crecimiento.

Autoras y autores como Joan-Carles Mèlich (2010), Nel Noddings (2013), Gert 
Biesta (2022) han señalado que la educación implica, de manera inevitable, una res-
ponsabilidad moral. Cada decisión pedagógica —desde el contenido que se seleccio-
na hasta el modo en que se evalúa o se organiza el aula— tiene consecuencias éticas. 
Por eso, una educación transformadora no puede limitarse a transmitir valores uni-
versales o fomentar el “buen comportamiento”: debe cultivar la deliberación ética, la 
sensibilidad ante el sufrimiento ajeno, el reconocimiento de la otredad, y la capacidad 
de actuar en defensa de lo justo.

Esta ética no es abstracta ni neutral. Se construye en las relaciones concretas, en 
el modo en que se escucha, se acoge, se respeta, se cuida. Una escuela éticamente 
comprometida no necesita grandes discursos: necesita coherencia entre lo que dice y 
lo que hace, entre lo que enseña y lo que encarna. Y necesita, sobre todo, una actitud 
pedagógica que no renuncie a la ternura, a la indignación frente a la injusticia y a la 
esperanza en la transformación.



185Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

5.2. � Educación en derechos humanos: construir ciudadanía crítica desde la escuela

Los derechos humanos no son simplemente un conjunto de normas jurídicas: cons-
tituyen un horizonte ético y político que reconoce la dignidad inherente de todas las 
personas, sin distinción de origen, identidad, creencias o condiciones de vida. La educa-
ción, como derecho en sí mismo y como vehículo para la realización de otros derechos, 
juega un papel central en la construcción de una ciudadanía democrática, crítica y activa.

La Educación en Derechos Humanos (EDH), tal como ha sido desarrollada por 
organismos internacionales como UNESCO, UNICEF, Amnistía Internacional o la 
Oficina del Alto Comisionado de Naciones Unidas para los Derechos Humanos, se 
estructura en tres niveles complementarios:

• � Aprender sobre los derechos humanos: adquirir conocimientos sobre su histo-
ria, fundamentos, principios, tratados internacionales y mecanismos de protec-
ción.

• � Aprender mediante los derechos humanos: organizar la vida escolar de forma 
coherente con esos derechos, promoviendo la participación, la equidad, el res-
peto a la diversidad y la cultura democrática.

• � Aprender para los derechos humanos: formar actitudes, habilidades y compro-
misos que impulsen la acción social, la denuncia de las injusticias y la defensa 
activa de los derechos vulnerados.

Una escuela que apuesta por esta educación no se limita a conmemorar fechas o a 
impartir contenidos jurídicos. Se convierte en un espacio donde se ejercitan la empatía, 
la responsabilidad, la solidaridad, el pensamiento crítico y el protagonismo colectivo. 
Se convierte en “una experiencia formadora de ciudadanía en clave transformadora”.

Esto puede traducirse en múltiples prácticas: simulaciones de juicios justos, pro-
yectos colaborativos sobre problemas sociales locales, elaboración participativa de 
normas de convivencia, alianzas con colectivos defensores de derechos, análisis crí-
tico de medios, o campañas impulsadas por el propio alumnado. Lo esencial es que 
los derechos no se enseñen como teoría, sino que se vivan, se sientan y se defiendan 
cotidianamente en el contexto escolar.

5.3. � Equidad entre sexos en educación: desmontar desigualdades, construir justicia

La escuela, como institución social, no es neutra en términos de género. Histórica-
mente, ha reproducido roles, estereotipos y jerarquías sexistas que han contribuido a 
naturalizar la subordinación de las mujeres, la hegemonía masculina y la invisibiliza-
ción de otras formas de saber y experiencia. A pesar de los avances legislativos y dis-
cursivos en materia de igualdad, las brechas persisten: en los libros de texto (Llorent-
Bedmar y Cobano-Delgado Palma, 2014), en las relaciones interpersonales (Carpio et 



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

186 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

al., 2012), en la organización de los espacios (Bonal, 2014), en la distribución de las 
responsabilidades, en los modelos de éxito y autoridad que se presentan al alumnado 
(Oreju8ela et al., 2014; Sánchez, 2023).

La equidad entre sexos, en el ámbito educativo, exige mucho más que buenas in-
tenciones. Requiere una revisión profunda de todos los elementos que componen la 
experiencia escolar, desde el currículo hasta la cultura institucional. Implica:

• � Incorporar una mirada crítica y feminista en los contenidos curriculares, que 
visibilice las contribuciones de las mujeres en todos los campos del saber, y que 
cuestione las narrativas androcéntricas, coloniales y heteronormativas.

• � Aplicar un lenguaje inclusivo y no sexista, que no solo nombre a todas las perso-
nas, sino que no invisibilice la realidad de participación de mujeres y hombres.

• � Formar al profesorado en perspectiva feminista. interseccionalidad, no como 
un contenido aislado, sino como una competencia pedagógica y ética impres-
cindible para prevenir, detectar y actuar ante situaciones de discriminación, aco-
so o violencia.

• � Desarrollar protocolos institucionales sólidos, que aborden las violencias sexis-
tas desde una lógica restaurativa, con participación activa del alumnado y con 
recursos reales de acompañamiento.

• � Generar espacios seguros para hablar de afectos, sexualidad, y autonomía, sin 
moralismos, sin miedo y sin censura.

Iniciativas como los programas de coeducación de la Generalitat de Catalunya (Go-
rostiza et al., 2019) o el Plan Nacional de Igualdad en Educación de Uruguay (Carrió, 
2008) muestran que es posible desarrollar políticas públicas integrales en clave de equi-
dad de género con impacto real en las aulas. Pero también hay miles de docentes, co-
lectivos y centros que, desde abajo, están generando cambios valientes y significativos. 
La equidad de sexo no es una concesión ni una “moda”. Es una condición para que la 
escuela sea, de verdad, un espacio de justicia, libertad y respeto para todas las personas.

5.4.  Ética del cuidado: una pedagogía para sostener la vida

En un mundo marcado por la deshumanización de los vínculos, la aceleración 
constante, la competitividad feroz y la indiferencia institucional, el cuidado emer-
ge como un principio radical de reorganización de la vida y de reorientación de la 
práctica pedagógica. Lejos de ser una categoría blanda, sentimental o secundaria, el 
cuidado constituye —como han planteado Tronto (1993), Gilligan (1982), Noddings 
(2013) o Victoria Camps (2020)— un núcleo ético y político fundamental para pensar 
una sociedad más justa, habitable y humana.

Desde el punto de vista educativo, la ética del cuidado supone una transformación 
profunda del rol docente, de la relación con el saber, del sentido de la escuela y de las 



187Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

formas de organización institucional. Enseñar no es solo instruir: es acoger, sostener, 
acompañar, escuchar, proteger, dignificar. Educar con cuidado no significa renunciar 
a la exigencia, sino entender que nadie puede aprender en un contexto de miedo, de 
exclusión o de violencia simbólica (Faur, 2017).

El cuidado no es una práctica exclusivamente individual ni una responsabilidad fe-
menina. Es una tarea colectiva que debe ser compartida, valorada y sostenida por toda 
la comunidad educativa. Esto implica decisiones institucionales concretas: garantizar 
condiciones laborales dignas para el profesorado; diseñar ambientes escolares seguros 
y accesibles; legitimar la afectividad como parte del aprendizaje; construir tiempos 
escolares que no sean cronometrados al límite; respetar los ritmos y las biografías de 
cada estudiante.

En contextos de alta vulnerabilidad social, la escuela puede ser el único lugar 
donde una niña o un adolescente encuentra escucha, seguridad y reconocimiento. En 
esos casos, el cuidado se convierte en una forma concreta de resistencia ética y en una 
afirmación cotidiana de que la vida, toda vida, merece ser protegida.

Por todo lo expuesto, la educación basada en la ética del cuidado no es una pro-
puesta opcional: es una necesidad urgente si queremos sostener los procesos de en-
señanza y aprendizaje en un mundo herido. Es una pedagogía de la esperanza, del 
vínculo, de la reciprocidad, la forma en que la escuela puede volver a ser un lugar 
donde la vida florece.

5.5.  Análisis a Través de Datos y Representaciones Gráficas

Para ilustrar el potencial impacto del modelo se presenta a continuación una tabla 
que resume algunos de los indicadores clave de éxito, así como una figura que repre-
senta el flujo de transformación esperado:

Indicador Meta Proyectada Método de Evaluación

Incremento en la
participación estudiantil

+25% en la implicación en 
proyectos colaborativos

Encuestas, análisis de 
participación digital

Mejoramiento en 
competencias digitales

+30% en el uso efectivo de 
tecnologías en el aula

Evaluaciones de desempeño 
y talleres prácticos

Reducción de prácticas 
disociadas de equidad de 

género

100% de igualdad en la 
representación en roles de 

liderazgo escolar

Auditorías internas y reportes 
de igualdad

Conciencia ecológica y cívica
+40% en la implementación 

de proyectos de 
sostenibilidad

Proyectos escolares, informes 
ambientales

TABLA 1. Indicadores de éxito para evaluar el impacto del modelo



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

188 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

Asimismo, se integra el siguiente diagrama, denominado Figura 1, que sintetiza el 
flujo de transformación y los vínculos entre cada uno de los componentes del modelo 
integrador:

 

FIGURA 1. Flujo de transformación del modelo educativo integrador. 
(Creacción propia)

6. � CONCLUSIÓN GENERAL: EDUCAR PARA SOSTENER LA VIDA, 
TRANSFORMAR EL MUNDO

A lo largo de este trabajo hemos desarrollado los fundamentos teóricos, éticos, 
pedagógicos y metodológicos de un modelo educativo que se propone como respues-
ta activa a los desafíos más apremiantes de nuestro tiempo. No se trata de una mera 
innovación curricular ni de una estrategia de mejora institucional puntual, sino de una 
propuesta integral que articula la transición ecológica, la equidad de sexo, la ética 
del cuidado y los derechos humanos como ejes estructurantes de toda la experiencia 
educativa.

El diagnóstico que hemos compartido es contundente: el actual modelo civiliza-
torio está en crisis, y con él, las lógicas educativas que lo han acompañado. No po-
demos seguir educando como si el planeta no estuviera colapsando, como si las des-
igualdades no se agravaran, como si las personas no importaran, como si la escuela 
fuera neutral. Lo que está en juego no es solo la calidad del sistema educativo, sino la 
posibilidad misma de construir un futuro común, habitable y justo.

En este contexto, la educación no puede conformarse con preparar a las personas 
para adaptarse a un mundo en ruinas. Tiene la responsabilidad —y la capacidad— de 
contribuir activamente a su regeneración. Necesitamos una escuela que deje de re-



189Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

producir los patrones del extractivismo, la competencia, el adultocentrismo o el auto-
ritarismo, y se convierta en un espacio de encuentro, de creación colectiva, de cultivo 
del pensamiento crítico y de siembra de futuros posibles.

La educación transformadora que aquí proponemos no es una utopía inalcanzable. 
Se basa en prácticas reales, en experiencias concretas, en docentes con compromiso, 
en comunidades escolares valientes, en jóvenes con conciencia crítica. No parte de la 
nada: crece desde las grietas del sistema, desde las aulas donde se cuida, se escucha, 
se denuncia, se coopera y se imagina.

Educar para sostener la vida implica muchas cosas: enseñar a leer el mundo con 
lucidez, a cuidar lo que nos rodea, a reconocernos en las otras personas, a tejer redes 
de apoyo, a pensar con autonomía y a actuar con responsabilidad colectiva. Supone 
también reconocer que nadie educa en soledad, que aprender y enseñar son procesos 
profundamente comunitarios, y que la escuela no es un lugar de paso, sino un territo-
rio donde se ensaya, cada día, otra forma de estar en el mundo.

Frente a la tentación del fatalismo o la resignación, elegimos la pedagogía como 
lugar para sembrar esperanza concreta. Como la frase que se atribuye a Eduardo Ga-
leano, “mucha gente pequeña, en lugares pequeños, haciendo cosas pequeñas, puede 
cambiar el mundo”. La educación —cuando es valiente, crítica y amorosa— puede ser 
una de esas cosas pequeñas que lo cambian todo.

6.1.  Propuestas estratégicas de implementación del modelo

Pasar de la teoría a la práctica exige mucho más que voluntad individual. Se re-
quiere un marco institucional adecuado, políticas públicas coherentes, condiciones 
laborales dignas, formación docente alineada con los principios del modelo, y espa-
cios reales de participación y creación pedagógica. A continuación, se presentan una 
serie de propuestas organizadas por niveles de acción, orientadas a favorecer una 
implementación contextualizada, gradual y sostenible.

A. � A nivel de políticas públicas
• � Legislar con enfoque ecosocial y feminista, incorporando en las leyes educati-

vas nacionales y regionales la transversalidad de la sostenibilidad, los derechos 
humanos, la equidad entre sexos y la ética del cuidado como principios norma-
tivos fundamentales.

• � Diseñar marcos curriculares flexibles e inclusivos, que permitan a los centros 
educativos adecuar los contenidos al contexto local, integrar el saber disciplinar 
con el conocimiento comunitario y priorizar problemas reales del entorno.

• � Establecer fondos específicos para la innovación transformadora, destinados a 
financiar proyectos educativos con impacto social, ambiental y pedagógico, con 
especial atención a los contextos vulnerables.



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

190 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

• � Garantizar tiempo institucional remunerado para que el profesorado pueda 
planificar colectivamente, formarse, evaluar procesos y establecer vínculos con 
su entorno. Sin tiempo, no hay posibilidad real de transformación.

• � Reconocer socialmente la labor docente, mediante campañas públicas, pre-
mios, congresos y espacios institucionales que visibilicen las buenas prácticas, 
el compromiso y la creatividad pedagógica.

B.  A nivel institucional y escolar
• � Revisar el Proyecto Educativo Institucional (PEI) desde una lectura crítica del 

contexto, integrando compromisos explícitos con los ejes del modelo: justicia 
social, equidad, sostenibilidad, participación y cuidado.

• � Constituir comisiones ecosociales escolares, integradas por docentes, alumna-
do, familias y colectivos comunitarios, encargadas de pensar, coordinar y eva-
luar las acciones transformadoras del centro.

• � Rediseñar los tiempos y espacios escolares, creando bloques interdisciplinarios, 
aulas abiertas, itinerarios flexibles, talleres cooperativos y salidas al territorio 
como parte de la planificación pedagógica.

• � Reformular los sistemas de evaluación, promoviendo portafolios, rúbricas éti-
cas, autoevaluaciones narrativas y criterios de logro que valoren tanto el conoci-
miento como el proceso, el compromiso y la evolución personal.

• � Establecer protocolos de cuidado institucional, que incluyan medidas para pre-
venir el burnout docente, gestionar los conflictos desde la cultura restaurativa y 
garantizar espacios emocionalmente seguros para toda la comunidad.

C. � A nivel curricular y pedagógico
• � Diseñar unidades didácticas interdisciplinarias, centradas en problemáticas del 

entorno como la crisis hídrica, la violencia de género y el consumo de porno-
grafía, el abuso de sustancias, la memoria histórica o la movilidad sostenible.

• � Fomentar metodologías activas y creativas, como el aprendizaje- servicio, el 
trabajo por proyectos, el teatro social, el mapeo colectivo, la producción audio-
visual con sentido ético y la indagación dialógica.

• � Evaluar de forma formativa e inclusiva, considerando no solo los resultados 
académicos, sino también el pensamiento crítico, la participación, la sensibili-
dad ética y la capacidad de trabajo en equipo.

• � Incorporar referentes diversos, en términos de sexo, etnicidad, geografía, orien-
tación sexual, condición socioeconómica y experiencia vital, para ampliar los 
marcos de identificación del alumnado.

• � Cultivar una pedagogía del vínculo, legitimando el error como parte del apren-
dizaje, la afectividad como dimensión educativa y la alegría como recurso po-
lítico.



191Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

D. � A nivel comunitario y territorial
• � Establecer alianzas estables con colectivos sociales, universidades, organiza-

ciones ambientales, asociaciones feministas, movimientos de barrio y redes ciu-
dadanas, para enriquecer el proceso educativo con otras voces y prácticas.

• � Impulsar proyectos intergeneracionales y barriales, como talleres de memoria 
viva, ferias ecosociales, encuentros vecinales, documentales comunitarios o jar-
dines comestibles gestionados con participación local.

• � Utilizar el territorio como aula expandida, reconociendo los espacios públicos, 
culturales y naturales del entorno como escenarios legítimos de aprendizaje.

• � Construir redes de colaboración entre escuelas, para compartir experiencias, 
sistematizar aprendizajes y generar comunidad pedagógica a escala territorial.

• � Fomentar la corresponsabilidad educativa, reconociendo que la tarea de edu-
car y cuidar a las nuevas generaciones no recae únicamente en el centro educa-
tivo, sino que debe ser asumida colectivamente por toda la comunidad.

Transición 
ecológica 

Equidad 
entre sexos 

Educación 
Transformadora 

Derechos 
humanos 

Ética del 
cuidado 

Profesorado 
Comunidad 

Alumnado Políticas Públicas 

 

FIGURA 2. “Derechos humanos en la vida cotidiana” (Autoría propia)

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Aguilar, N. M. (2012). Género y medio ambiente. El desafío de educar hacia una dimensión 
humana del desarrollo sustentable. Revista Internacional de Investigación en Ciencias So-
ciales, 8(2), 235.

Antón Valero, J. A., & Ros, A. (2003). La pedagogía crítica desde la perspectiva de los movi-
mientos sociales. Tabanque, 17.

Bastida, J. M. G. (2024). De qué hablamos cuando hablamos de educación ecosocial. Revista 
de Educación Ambiental y Sostenibilidad, 6(2), 1–16.



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

192 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

Bonal, X. (2014). Cambiar la escuela: la coeducación en el patio de juegos.

Universitat Autònoma de Barcelona. Institut de Ciències de l’Educació.

Cabrejas, A. H. (2017). Conexiones entre la crisis ecológica y la crisis de los cuidados: Entrevis-
ta a Yayo Herrero López. Ecología Política, (54), 109–112.

Carpio, C. R. P., Albert, J. S. C., & López, I. G. (2012). ¿Es sexista nuestra escuela? Valoración y 
significación social del fenómeno. Mendive. Revista de Educación, 11(1), 71–77.

Carrió, A. I. (2008). La equidad de género del primer gobierno de izquierda en Uruguay. Un 
análisis del Plan Nacional de Igualdad de Oportunidades y Derechos, el Instituto Nacional 
de las Mujeres, y los actores que intervienen.

de Desarrollo Sostenible, O. (2015). Objetivos de desarrollo sostenible. Naciones Unidas.	
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/objetivos-de-desarrollo- sostenible

Delgado, M. A. (2021). Reflexiones sobre la ética y la educación en tiempos de crisis. Revista 
Internacional de Educación y Ética, 14(2), 45–68.

Dengra, R. M. E. (2017). Tejiendo lazos entre el ecofeminismo crítico y la educación para el 
desarrollo. Géneroos, 24(21), 151–164.

Domínguez, D. L., & Espallargas, C. S. (2014). Educación ambiental y enfoque de género, cla-
ves para su integración. Investigación en la Escuela, (83), 37–50.

Faur, E. (2017). ¿Cuidar o educar? Hacia una pedagogía del cuidado. En

Encrucijadas entre cuidar y educar: Debates y experiencia (pp. 87–114).

Francesco Vladimiro Segala, G., Guido, G., Stroffolini, G., Masini, L., Cattaneo, P., Moro, L., 
Motta, L., Gobbi, F., Nicastri, E., Vita, S., Iatta, R., Otranto, D., Locantore, P., Occa, E., 
Putoto, G., Saracino, A., & Di Gennaro, F. (2025). Insights into the ecological and climate 
crisis: Emerging infections threatening human health. Acta Tropica, 262, 107531. https://
doi.org/10.1016/j.actatropica.2025.107531

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI Editores.

Freire, P., Fiori, P., & Fiori, H. (1978). Educación liberadora. Ed. Zero.

Fuentes Garí, E., Mederos Piñeiro, M., & Hernández Alba, L. (2020). Buenas prácticas del pro-
yecto UNESCO: La formación de los profesionales de la educación infantil por la protección 
al medio ambiente. Conrado, 16(72), 363–369.

Gazzano, I., Achkar, M., Apezteguía, E., Ariza, J., Gómez Perazzoli, A., & Pivel,

J. (2021). Ambiente y crisis en Uruguay. La agroecología como construcción contrahegemóni-
ca. Revista de Ciencias Sociales, 34(48), 13–40.

Giddens, A. (2008). The politics of climate change. Polity Press.

Giroux, H. (2002). Educando para el futuro: Rompiendo la influencia del neoliberalismo. Revis-
ta de Educación, número extraordinario.

Gorostiza, A. I. U., Llorente, P. A., de Elejalde, B. G. I., & Goienola, H. M. (2019). Coeduca-
ción: Un reto para las escuelas del siglo XXI. Tendencias Pedagógicas, (34), 16–36.

Herrero, Y. (2013). Miradas ecofeministas para transitar a un mundo justo y sostenible. Revista 
de Economía Crítica, (16), 278–307.

Humanos, D. (1948). Declaración Universal de los Derechos Humanos. Naciones Unidas.

Licea, E. V. (2016). La educación como formación integral. Un enfoque humanizador. Edu-
cação, Ciência e Cultura, 21(1), 139–162.



193Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

Llorent-Bedmar, V., & Cobano-Delgado Palma, V. (2014). La mujer en los libros de texto de 
bachillerato en España. Cadernos de Pesquisa, 44, 156–175.

López, Y. H. (2022). Educar para la sostenibilidad de la vida: Una mirada ecofeminista a la 
educación. Ediciones Octaedro.

Martínez, L., & Pérez, R. (2022). Innovación y tecnología en la educación del siglo XXI. Edito-
rial Académica.

Manteigas, V. (2020). Desempenho Ambiental das Eco-Escolas em Portugal
(Tesis doctoral, Instituto Politécnico de Lisboa, Portugal).

Morin, E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educación del futuro.

Naciones Unidas. (2020). Informe sobre el Desarrollo Humano 2020: La próxima frontera. El 
desarrollo humano y el Antropoceno. Naciones Unidas.

Nuño, L. (2019). El derecho a la educación: Estrategias patriarcales contra la genealogía feme-
nina. Comares.

Orjuela, B. C. M., & Gómez, C. E. V. (2014). Obstáculos de la mujer en el acceso a cargos de 
dirección y liderazgo: Incidencia de los planteles educativos. Panorama, 8(15), 59–79.

Perera Méndez, P., & González Novoa, A. (2022). Educar como acto político: De vuel-
ta a la comunidad. Historia de la Educación, 40, 347–368. https://doi.org/10.14201/
hedu202140347368

Pérez, P. (2011). Escoles verdes. Claves para la participación de la comunidad educativa. En 
IDEAS: Iniciativas de educación ambiental para la sostenibilidad (pp. 177–194). UNED.

Pons, S. C., Urtiaga, A. H., de Lacalle, A. M., & Vila, M. P. (2022). La coeducación secuestrada.

Puleo, A. (2009). Ecofeminismo: La perspectiva de género en la conciencia ecologista. Claves 
del ecologismo social, 169–172.

Puleo, A. (2013). Ecofeminismo para otro mundo posible. Ediciones Catarata.

Puleo, A. H. (2005). Patriarcado: ¿Una organización social superada? Temas para el Debate, 
(133), 39–42.

Ramírez, C. (2023). Modernización educativa y transición ecológica: Un camino hacia la soste-
nibilidad. Estudios sobre Políticas Educativas, 18(1), 101–130.

Rodríguez, M. P., & López, Y. H. (2010). Ecofeminismo, una propuesta para repensar el presen-
te y construir el futuro. CIP-Ecosocial. Boletín Ecos, 10, 1–3.

Sachs, J. D. (2017). The age of sustainable development. Columbia University

Press.

Sánchez, E. M. R. (2023). Cargos de dirección en la educación superior: Género

y liderazgo. Revista ISCEEM. Reflexiones en torno a la educación, 1(2), 29–42.

Sánchez Contreras, M. F. (2025). Ecoansiedad y educación superior: Construir esperanza frente 
al colapso. Revista Latinoamericana de Estudios Educativos, 55(1), 141–159.

Sastre-Merino, S., Zanarotti-Prestes-Rosa, C., & Izaguirres-Betancourth, M. J. (2025). Análisis de 
iniciativas para fomentar la educación escolar para la sostenibilidad y la acción climática en 
Madrid y propuestas de mejora. Revista Española de Pedagogía, 83(290), 105–124.

Sen, A. (1999). Development as freedom. Oxford University Press.

Tardón Vigil, M. (2011). Ecofeminismo. Una reivindicación de la mujer y la naturaleza.



La educación como motor para la transformación ecosocial, ética y con perspectiva feminista: hacia un modelo integrador del siglo XXI. 
Ana Isabel Casado Gómez y Rosa María Gómez Díaz

194 Revista Derechos Humanos y Educación, n.º 12 (2025)

Tole Ruiz, E. A. (2016). La huerta escolar como estrategia para el reconocimiento del territorio 
en la escuela rural con estudiantes del grado cuarto del CED Mochuelo Alto. Trabajo de Fin 
de Master. Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá.

UNESCO. (2015). Declaración de Incheon Educación 2030: Hacia una educación inclusiva y 
equitativa de calidad y un aprendizaje a lo largo de la vida para todos. http://portal.mec.
gov.br/index.php

UNESCO. (2018). La educación para el desarrollo sostenible: Nuevos retos y oportunidades. 
Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura.

Veredas, J. L. (2019). Las Escuelas UNESCO reunidas en Madrid. Educar (nos), (87), 17–19.

Villar, J. (2007). Nuevos paradigmas para una educación liberadora y humanizadora de las 
personas y las sociedades. Responsabilidad Social, 4. 27-37.


